ARTICULO DE INVESTIGACION
Cuadernos Iberoamericanos. 2025. 4. P. 15-36

DOI: 10.46272/2409-3416-2025-13-4-15-36 Rocibido 01.07.2025
Revisado 10.11.2025

UDC 2:801.7 + 2:399.7 Aceptado 02.12.2025

José de Acosta, el Demonio y el Otro:

la concepcion figural del devenir historico
en el discurso demonoldgico de la
«Historia natural y moral de las Indias»

© Monsalve R, 2025

Ricardo Monsalve, PhD (Espafiol y Estudios del Renacimiento), Profesor Asociado, Universidad Peda-
gogica Estatal de Rusia A.l. Herzen; Profesor Asociado, Universidad Nacional de Investigacion «Escuela
Superior de Economia».

191186, Rusia, San Petersburgo, Malecén del rio Moika, 48

ORCID: 0000-0002-9681-4572 E-mail: ricardo.monsalve.c@yandex.com

Resumen. Durante el reinado del Rey Felipe II, el imperio espafol alcanzd su
méaxima extension territorial. Una segunda expansion, esta vez en el terreno
de las ideas y las practicas juridicas, tuvo lugar significativamente en el mismo
periodo, en un fendmeno conocido con el nombre de la gran caza de brujas
europea. El presente articulo estudia el discurso demonolégico de la Historia
natural y moral de las Indias (1590) de José de Acosta, atendiendo a las pe-
culiaridades del antedicho contexto histérico. Mediante una lectura detenida
de la representacion del Demonio en conexion con las distintas expresiones
religiosas amerindias, se exponen los principios hermenéuticos con los que el
historiador jesuita explicé el mundo humano americano. El articulo argumen-
ta que la vision de Acosta en esta materia surge del encuentro de dos tradi-
ciones exegéticas nacidas con el cristianismo primitivo, a saber, la asi llamada
mimesis diabdlica y la interpretacion tipoldgico-figural de la historia universal. Recurriendo a
fuentes biblicas, patristicas y a textos historiograficos de la temprana modernidad, el articulo
explica cémo el historiador jesuita llevo a cabo esta compleja asimilacion de la otredad ameri-
cana, a pesar de haberse propuesto programaticamente lo opuesto: entender el Nuevo Mundo
a partir de sus propios principios. Finalmente, se concluye que el uso que el historiador hace de
esta amalgama hermenéutica tiende un puente cognitivo entre el Viejo y el Nuevo Mundo, el
cual sostiene la coherencia interna de la cosmologia cristiana, amenazada por las nuevas reali-
dades culturales de las Américas.

Palabras clave: José de Acosta, Erich Auerbach, demonologia, mimesis diabdlica, interpretacion
figural, el Otro

Para citar: Monsalve R. (2025) José de Acosta, el Demonio y el Otro: la concepcion figural del
devenir histérico en el discurso demonoldgico de la «Historia natural y moral de las Indias»,
Cuadernos Iberoamericanos, no. 4, pp. 15-36. DOI: 10.46272/2409-3416-2025-13-4-15-36

Declaracion de divulgacién: El autor declara que no existe ningun potencial conflicto de
interés.

Homep - 4 - 2025

15



16

Agradecimientos: Este trabajo fue apoyado por un fondo interno de la Universidad Pedago-
gica Estatal de Rusia A.l. Herzen (proyecto N2 61-BT).

UCCAEAOBATEAbCKAfl CTATbA
WU6epoamepukaHckue Tetpasu. 2025. 4. C. 15-36
DOI: 10.46272/2409-3416-2025-13-4-15-36

Cratbs noctynuaa 01.07.2025
Mocae popaborku 10.11.2025
YAK 2:801.7 + 2:399.7 NMpuunTa k ny6Aukaumun 02.12.2025

Xoce aAe Akocta, AbSABOA U Apyrow —
¢urypanbHas MHTepnpeTauua UCTOPHHM
B AEMOHOAOTHYECKOM AMUCKYypCe
«ECTEeCTBEHHOM U HPAaBCTBEHHOH
uctopuu Unann»

© MoHcanbse P., 2025

Pukapao MoHcanbBe, kaHA. ¢uaoA. HayK, AOLEHT, POCCUICKMIA rOCYAapPCTBEHHbBIN NeAarornyeckui
yHuBepcuteT uM. A.V. l'epueHa; goueHT, HaumoHanbHbIN nccnesoBaTeNbCkuii yHMBepcnTeT «Bbiclias
LLIKO1a SKOHOMUKM».

191186, CaHkT-MeTepbypr, Hab. p. Moiiku, 48

ORCID: 0000-0002-9681-4572 E-mail: ricardo.monsalve.c@yandex.com

AnHoTauumsa. B nepuog npasneHms Ouavnna Il VicnaHckas vmnepus gocturna nvka CBOEW
TeppuTOpMasbHON 3KCNaHcKW. BTropas skcnaHcus, Ho yxe B chepe naen n cyaebHbIx NpakTuk,
Wna napannenbHo, BOMIOTMBLLNCL B GEeHOMEHe, N3BECTHOM KakK Benwvkas eBponelickas oxo-
Ta Ha BebM. B HacTosALeln cTaTbe UccaesyeTcs AeMOHONOTUYECKUIA ANCKYPC «EcTecTBEHHOM
1 HPaBCTBEHHON nctopun VIHAMN» MCNaHCKoro nctopurka-mesyuta Xoce ge AKocTbl! ¢ yueTom
0CObeHHOCTel UCTOPUUECKOro KOHTeKCTa. NocpeacTBOM Nogpo6HOro aHanmsa obpasa [bssona
B CBfA3M C JIOKa/IbHbIMW PEIUTMO3HBIMU NPaKTUKaMU KOPeHHbIX HapogoB Hosoro Ceeta n3nara-
FOTCS repMEHEBTUYECKME MPVHLMMBI, C MOMOLLbIO KOTOPbIX UCTOPUK OOBACHSA BUAEHWE MUPa
3TVMU A0 TOM NOpbI He3HakoMbiMu CTapomy CBeTy Hapozamu. Barnsabl Xoce ae AKOCTbI OCHOBbI-
BaJINCb Ha CMELLEHNM ABYX IK3EreTMUYecknx TPaanLMi, NOABMBLLNXCA C PAaHHUM XPUCTUAHCTBOM,

! Xoce pe AkocTa (1540-1600) — MCMAHCKMI NCTOPUK-NE3yuT, uccnefoBatenb AMeprKIL, OQHUM 13 NepBbIX Npeanono-
XKWJ, UTO KOPEHHbIe >KUTenn AMepriKn Npubbiny Ha KOHTUHEHT ¢ ceBepa Asun. B cBoem Tpyne «EcTecTBeHHasi U HpaBs-
CTBeHHas nctopus ViHaWN» oH onrcan obblyau, pyuTyanbl U BepoBaHus nHaeres Mekcrku u [epy 1 npefnoxun Hayuy-
Hoe 06bsACHeHVe pAAY NPUPOAHbBIX ABNeHU (Tak, X. e AKOCTa OTMETWN CYLLeCcTBOBaHME CUIIbHOTO TeUeHus K 3anagy
oT KOkHo AMepUK/ — HblHEe M3BECTHOTO KakK [lepyaHcKoe TeueHue / TedeHne f'ymbonbara). — [lpumed. peo.

N6epoamepukaHckue TeTpaau



a MMeHHO TaK Ha3blBaeMOoro Obf80/1bCKO20 MUMEeCUCa? 1 munoso2uko-guaypansHoli uHmep-
npemayuu MUpoBOW ucTopun. Onuvpasicb Ha bBubBNelickMe U MaTPUCTUUECKUE WUCTOYHUKM,
a TaKkXke Ha TeKCTbl uctopuorpadoB paHHero HoBoro BpeMeHw, aBTop JaHHOW CTaTbW CTaBUT
Lienibko MoKasaTb, Kakum obpa3om Xoce ge AKOCTa CMOT aCCUMUAMPOBaTb aMepPUKaHCKYH MHa-
KOBOCTb, HECMOTPS Ha TO YTO MbITaAcs MOHATb HOBbIA MUpP, UCXOASA M3 CBOWX COBCTBEHHbIX
MPUHLMMNOB. ABTOP MPUXOAWT K BbIBOAY O TOM, UTO UCMONb30BaHNE NCTOPUKOM-NE3YUTOM LLN-
POKOro CrekTpa NPUHLMMOB GPUAOCOPCKOro TONKOBAHMS NMO3BOANAO BbICTPOUTb KOTHUTUBHBIV
mocT Mexay CTapbiM 1 HoBbiM CBETOM B pamMKax XpUCTUAHCKON KOCMOOTUW, OKa3aBLUelcs
MOZ Yrpo30M 13-3a HOBbIX Ky/IbTYPHbIX peanvin HapoZoB AMEPUKM.

KnioueBble cnoBa: Xoce fie AkocTa, dpux Ayapbax, [eMOHONOruaA, AbABONIbCKUI MuMecuc, Gury-
panbHaa uHTepnpetayma, obpas jpyroro

Ansa umtupoBanua: MoHcanbge P. (2025) Xoce ge Akocta, [ibsiBon u [lpyron — durypanbHas
WHTepnpeTaLmsa UCTOPUM B AEMOHONOTMYECKOM Auckypce «ECcTeCTBEHHOW M HpaBCTBEHHOW
ncropumn NHauin». Mbepoamepukarckue mempadu. NQ 4. C. 15-36. DOI: 10.46272/2409-3416-
2025-13-4-15-36

KOH¢J‘IVIKT WHTEepecosB: ABTOp 3anBndeT 06 OTCYTCTBMU NOTEHLUNANBHOTO KOHq)J'II/IKTa
MHTEpPeCoB.

BnaropapHocTb: VlcciefoBaHme BbIMOJHEHO 3a CYeT BHYTpeHHero rpaHTa PITTY um. A.W. lep-
ueHa (npoekt N2 61-BTI).

RESEARCH ARTICLE
Iberoamerican Papers. 2025. 4. P. 15-36

DOI: 10.46272/2409-3416-2025-13-4-15-36 Received 01.07.2025
Revised 10.11.2025

UDC 2:801.7 + 2:399.7 Accepted 02.12.2025

José de Acosta, the Devil, and the Other:
the Figural Reading of History in the Natural
and Moral History of the Indies’
Demonological Discourse

© Monsalve R, 2025

Ricardo Monsalve, PhD (Spanish and Renaissance Studies), Associate Professor, The Herzen State
Pedagogical University of Russia; Associate Professor, HSE University.

191186, Russia, Saint Petersburg, Moika embankment, 48

ORCID: 0000-0002-9681-4572 E-mail: ricardo.monsalve.c@yandex.com

2 «[1bABONBCKUIN MUMecnc» (ucn. «mimesis diabdlica») — TepMuH, NCMONb3yeMblii B 6OrOCNIOBCKOM 1 aHTpomnosnoruye-
CKoW IMTepaTtype paHHero HoBoro BpemeHu ans 0603HaueHvs NpeCcTaBieHUs O TOM, YTO AbABO CNOCO6eH nofpaXkaTb
(MMUTUPOBATb) XPUCTUAHCKUM pUTYanam, CMMBONIaM 1 Yyfecam. B Tpyaax MyrccmoHepoB, 0CO6EHHO 1e3ynToB, 3Ta naes
CNyXuna 06bACHEHEM TOro, MoYemy obpsafbl 1 BePOBaHUA KOPEHHbIX HApOJoB AMEPUKYM MHOTAA HaNoOMUHANM Xpu-
CTUaHCKMe: CXOACTBO TPAKTOBANOCh He KakK CBULETENbCTBO OOLMX KYNbTYPHbIX KOPHEN, a Kak pe3ysnbTaT «bsABOJIbCKO
MMUTaLMW», BBOASALLEN Niofeli B 3abnyxaeHue. — [pumey. peo.

Homep - 4 - 2025 17



Abstract. During the reign of King Philip Il, the Spanish Empire reached the peak of its territori-
al expansion. A second expansion, this time in the realm of ideas and legal practices, took place
parallelly, embodied in the phenomenon widely known as the great European Witch Hunt. This
article studies the demonological discourse in José de Acosta’s «Natural and Moral History of
the Indies», taking into consideration these two peculiarities of the aforementioned histori-
cal context. Through a detailed analysis of the image of the Devil, in connection with various
Amerindian religious practices, the article presents the hermeneutic principles with which the
Jesuit historian explained the human world of the American continent. The article argues that
José de Acosta’s vision in this regard springs from the encounter of two exegetical traditions
born with early Christianity, to wit, the so-called diabolical mimesis and the typological-figural
interpretation of world history. Resorting to early modern historiographical works, as well as to
biblical and patristic sources, this article explains how the Jesuit historian carried out this com-
plex epistemological assimilation of the American otherness, despite having aimed explicitly to
account for the New World starting from its own principles. Finally, the article concludes that
the Spanish historian used this hermeneutical mixture to build a cognitive bridge between the
Old and New Worlds, thus keeping the internal coherence of Christian cosmology, threatened
by the new cultural realities of the Americas.

Key words: José de Acosta, Erich Auerbach, demonology, diabolical mimesis, figural
interpretation, the Other.

For citation: Monsalve R. (2025) José de Acosta, the Devil and the Other: the Figural Reading
of History in the Natural and Moral History of the Indies' Demonological Discourse, Iberoamer-
ican Papers, no. 4, pp. 15-36. DOI: 10.46272/2409-3416-2025-13-4-15-36

Disclosure statement: No potential conflict of interest was reported by the author.

Acknowledgements: The research was supported by an internal grant of the Herzen State
Pedagogical University of Russia (project N2 61-BI).

El contexto de la «Historia natural y moral» de Acosta

La segunda mitad del siglo XVI produjo algunas de las obras mas importantes
de la escritura histdrica sobre el Nuevo Mundo. Textos como la Historia de los in-
dios de la Nueva Espafia, de Fray Toribio de Benavente (Motolinia) (1482-1569),
la Apologética Historia Sumaria, de Bartolomé de Las Casas (1474/1484-1566),
la Relacion de las cosas de Yucatdn, de Diego de Landa (1524-1579), y los codices
Florentino y Duran son solo parte de esta riqueza historiografica. Del contexto
historico en el que estas obras fueron escritas, dos peculiaridades suponen una
conjuncion notable. De una parte, dicha produccion textual coincide, grosso modo,
con el periodo mas critico de la llamada Caza de Brujas europea, una empresa
pancontinental y transatldntica que, en el lapso de cuatro siglos, acabé con unas
cincuenta mil personas ejecutadas [Levack, 2006: 23; Levack, 2013: 5-6]. Si bien es
cierto que los procesos contra brujas no tuvieron en Espafa (ni en sus posesiones
americanas) la extension o impacto que vieron en los paises de la Europa protes-
tante, la brujomania formé parte del contexto intelectual espafiol del siglo XVI°.

3 Comparativamente hablando, la justicia Espafiola no se preocup6 en exceso de procesar «brujas». En el periodo que
atafe a esta investigacion, se estima que la Inquisicion ejecuté alrededor de «un par de docenas» de los acusados, entre

18 N6epoamepukaHnckue Tetpaam



P. MoHcanbBe

Algunos de los tratados demonoldgicos mas divulgados en la Europa de la época
salieron, de hecho, de plumas hispanas*. Tal es el caso del Tractactus de superstitio-
nibus (1510), de Martin de Arlés (1452-1521), la Relectio de arte magica (1540),
de Francisco de Vitoria (1483-1546) y las influyentes Disqvisitionvim magicarvm
libri sex (1599-1600), de Martin del Rio (1551-1608); en lengua castellana, des-
tacan el Tratado de las supersticiones y hechicerias y varios conjuros y abusiones y
de la possibilidad y remedio dellas (1529), de Martin de Castafiega (1511-1551) (el
primero escrito directamente en lengua vernacula) y el de Pedro Sanchez Ciruelo
(1470-1548), Reprobacion de las supersticiones y hechizerias (1538), que solo en el
siglo XVI alcanzd nueve ediciones. Tanto este acerbo demonolégico espaiiol como
el mas popular de Europa lleg6 al Nuevo Mundo para circular entre los intelec-
tuales americanos. De tal guisa que, mientras Fray Andrés de Olmos (1485-1571)
traducia al nahua la obra de Castafiega en su Tratado de hechicerias y sortilegios
(México, 1553) y el cronista Gonzalo Fernandez de Oviedo (1478-1557) echaba
mano ya hacia 1535 del tratado de Pedro Ciruelo en su Historia general y natu-
ral de las Indias (1851: 244 /lib. VI, cap. XLVIII/), Bartolomé de Las Casas citaba
explicitamente el divulgado manual Malleus Maleficarum (Martillo de la Brujas,
1486-1487) en su Apologética historia sumaria, hasta calcarlo en uno de sus mas
coloridos episodios brujeriles”.

Una segunda peculiaridad contextual de las obras capitales de la temprana
historiografia indiana es de caracter geopolitico. Su época de produccion corres-
ponde con la de mayor extension territorial del imperio de los Habsburgos, el
cual, tras la agregacion de la corona portuguesa a los dominios de Felipe II (1580),
reunid culturas tan diversas como la flamenca, la berberisca, la inca, la ceilandesa
y la filipina. Lo anterior supuso no solo un encuentro con un cimulo de ideas,
creencias y practicas religiosas muy distintas a las judeocristianas, que nutrian la
vida espiritual espanola. Supuso también un esfuerzo intelectual por estudiarlas y
explicarlas. Muchas veces supuso combatirlas; otras, admirarlas.

1498 y 1610, mientras que los tribunales seculares a «varios cientos», entre los afios 1520 y 1625 [Levack, 2013: 268]. De
hecho, fue el escepticismo en materias brujeriles lo que caracterizé la justicia espaiola de la época, una suspicacia en-
carnada en la figura de Alonso de Salazar Frias (1564-1636), inquisidor en los famosos procesos de Logrofo de la década
de 1610, quien sostuvo de los mismos que «[n]o hubo brujos ni embrujados en el lugar hasta que se comenzé a tratar y
escribir de ellos» [Henningsen, 2010: 382]. — N. del Autor, aqui'y en adelante

4 Algunos de los mas reconocidos investigadores de la brujeria sostienen que la produccién espaiola de dichos tratados
demonolégicos, la cual incluia el tratamiento de la brujeria y su persecucién, deben contarse entre «los estudios del de-
monismo mas sustanciosos e influyentes que pueden encontrarse en ningun pais en la Edad Moderna» [Clark, 2004: 36].
Otros, en cambio, ven en dichos tratados una produccién que lidiaba menos con el demonio y sus agentes predilectos,
las brujas, y mas con el control de la supersticion [Keitt, 2013: 16].

® Casas B. Apologética Historia Sumaria. Vol. 1. México. Universidad Nacional Auténoma de México. Instituto de Investiga-
ciones Histdricas. 1967. P. 431 (lib. 3, cap. 83). El episodio que sorprendentemente resume y adapta luego Las Casas cuenta
cdmo unas brujas en forma de gatos atacaron a un lefiador, que terminé siendo encarcelado por atacar a unas mujeres,
evidentemente brujas en forma de gatos (Ibid. Vol. 1. P. 494 /lib. 3, cap. 95/). Originalmente, el episodio se encuentra en la
Parte II, 123c-124c del Malleus Maleficarum [Mackay, 2009: 340-342].

Homep - 4 - 2025

19



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

20

Aunque la relacion entre ambas peculiaridades contextuales no sea del todo
evidente en una primera lectura, la indagacion detenida en la trama textual de la
historiografia indiana de la época expone dicha conexion, revelando con ella una
densidad ideoldgica y discursiva que sigue enriqueciendo nuestra comprension
del primer siglo de la presencia espafola en tierras americanas.

En lo que sigue, examino una de las obras capitales en emerger durante el
periodo, la Historia natural y moral de las Indias (Sevilla, 1590) del jesuita José
de Acosta (1540-1600). El proposito es el de examinar una esquina especifica del
célebre tratado, a saber, la de su discurso demonoldgico. En particular, exami-
no los fundamentos hermenéuticos de dicho discurso y como estos se relacionan
con las dos peculiaridades contextuales apuntadas arriba. Para hacerlo, abordo la
representacion literaria del Demonio valiéndome del concepto auerbachiano de
interpretacion figural, asi como de la idea de mimesis diabélica, esta ultima ya aso-
ciada con la obra del jesuita [Sanchez, 2002: 9-34; Jauregui, 2005: 228-231; Lopez
Meraz, 2008: 131-155]. Con ello, me propongo sugerir que la llamada mimesis
diabdlica, en conjunto con la concepcién figural del devenir histdrico, sostienen la
presentacion que Acosta hace del hasta entonces desconocido mundo humano de
las Américas, y que, en definitiva, el religioso incorpora la figura del Demonio a
la narrativa de su tratado para mantener la coherencia de la cosmologia cristiana,
amenazada por las novedosas realidades culturales del Nuevo Mundo.

El método de la «Historia» de Acosta y el Demonio

Escrito en América y Europa, el libro de Acosta gozé de un considerable éxito
contemporaneo. Poco después de su primera ediciéon hubo una segunda en Bar-
celona (1591) y una tercera en Madrid (1608). Al poco andar aparecieron traduc-
ciones en Italia (1596), Francia, Alemania, Holanda (1598), Inglaterra (1604), y
de nuevo en Alemania, esta vez en latin, para la serie Collectiones peregrinationum
in Indiam orientalem et Indiam occidentalem (1590-1634), una coleccion de lite-
ratura de viajes iniciada por Theodor de Bry (1528-1598). Cualquiera haya sido
la razén para esta fortuna editorial, lo cierto es que, segtin el historiador, su libro
suponia una verdadera novedad. Por un lado, su Historia no se contentaba con el
mero reporte de las hazafas espaiolas, sino que indagaba, también, en la historia
propia de los conquistados; por otra, la obra aunaba dos disciplinas, la historia y
la filosofia, de modo tal que reunia en ella los hechos puros (naturales y humanos)
con la indagacidn en sus causas: «Del Nuevo Mundo e Indias Occidentales han
escrito muchos autores diversos libros y relaciones, en que dan noticia de las cosas
nuevas y extrafias, que en aquellas partes se han descubierto, y de los hechos y su-
cesos de los espafioles que las han conquistado y poblado. Mas hasta agora no he
visto autor que trate de declarar las causas y razon de tales novedades y extrafiezas
de naturaleza, ni que haga discurso e inquisicion en esta parte, ni tampoco he to-
pado libro cuyo argumento sea los hechos e historia de los mismos indios antiguos
y naturales habitadores del Nuevo Orbe <...> Asi que aunque el Mundo Nuevo ya
no es nuevo sino viejo, segun hay mucho dicho y escrito de €, todavia me parece

N6epoamepukaHckue TeTpaau



P. MoHcanbBe

que en alguna manera se podra tener esta Historia por nueva, por ser juntamente
historia y en parte filosofia y por ser no sélo de las obras de naturaleza, sino tam-
bién de las del libre albedrio, que son los hechos y costumbres de hombres»®.
Asentados en esta metodologia, los primeros cuatro libros de la obra de Acos-
ta se ocupan de la historia natural de América, esto es, de su acabada descripcion
fisica y de su lugar en el mundo, contrastando, sobre todo, su inapelable existencia
con el silencio que hubo de ella en la filosofia antigua. En este campo, el religioso se
muestra poseedor de una valiente apertura intelectual: «Diré lo que me pasé a mi
cuando fui a las Indias. Como habia leido lo que los filésofos y poetas encarecen de
la Térridazona, estaba persuadido que cuando llegase a la Equinocial, no habia de
poder sufrir el calor terrible; fue tan al revés que al mismo tiempo que la pasé senti
tal frio, que algunas veces me salia al sol por abrigarme... Aqui yo confieso que
me rei e hice donaire de los meteoros de Aristételes y de su filosofia, viendo que
en el lugar y en el tiempo que
conforme a sus reglas habia
de arder todo y ser un fuego,
yo y todos mis compaferos
tenfamos frio»”. Aun cuando
es evidente que el sacerdote
es un intelectual de su tiem-
po, que cita a sus autoridades
con largueza, Acosta no teme
mostrarse un pensador libre,
capaz de cuestionar e incluso
burlarse de una de las mentes
mas brillantes del pasado cla-

sico (y, en no menor medida, o ; o

primer pilar del pensamiento Izquierda: retrato del padre Acosta de acuerdo al sello postal

espafiol de 1967. Derecha: portada de la primera edicion de la
«Historia natural y moral de las Indias», Sevilla, 1590

HISTORIA

LT VRAL
MORAL DELAS

INDIAS,
EN Qv SE TRATAN LAS COSAS
sotabics del ciclo ,y b metales , plane ;
males dellas: ¥ losrites ¥ ceremonias, boy

gouicrno, y guerras de los Indios,
Compuefta por clPadre lofeph de Acofta Religiofo
de la Compaiita de fefues.

DIRIGINDA ALASERENISSIMA
Infanta Doita fabelta Clara Eugeniade Auflria,

escolastico).

Su actitud no varia al eva-
luar los pueblos amerindios en materia de logros culturales. Por los incas, sin ir
mas lejos, el historiador expresa abierta admiracion. De la tecnologia mnemotéc-
nica encerrada en los quipus, por ejemplo, Acosta alaba su capacidad para lograr
con simples nudos lo que los europeos conseguian «por pluma y tinta», esto es,
la conservacion de sus historias, leyes y ceremonias. Lo mismo respecto de sus
cuentas matematicas, hechas «sin errar un tilde». «Si esto no es ingenio», concluia
el espailol, «y si estos hombres son bestias, juzguelo quien quisiere, que lo que yo

5 Acosta J. Historia Natural y Moral de las Indias. Fondo de Cultura Econédmica. México D.F. 2006. P. 13-14. Para las referen-
cias a los historiadores de Indias, agrego, cuando corresponda, el nimero de libro y capitulo entre corchetes para facilitar
el contraste con otras ediciones (de distinta paginacion). En el caso de las citas biblicas y patristicas, agrego a la notacién
cientifica las nomenclaturas tradicionales, con el mismo fin.

7 Ibid. P. 86 (lib. 2, cap. 9).

Homep - 4 - 2025

21



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

juzgo de cierto, es que en aquello a que se aplican nos hacen grandes ventajas»®.
Una devocion similar muestra al tratar el gobierno de sus «barbaros reyes», de
quienes decia habian gobernado a sus vasallos con tanto orden que a estos «no se
les hacia servidumbre, sino vida muy dichosa»’. Ejemplos, debe apuntarse, que,
sin duda, revelan a un intelectual sensible a la observacion y apreciacion serias de
la otredad americana, una cualidad que, aunque caracteristica de varias plumas de
la temprana modernidad espafola, acabaria apabullada por el ruido propagandis-
tico de la Leyenda Negra.

Pero este espiritu critico, de notable inspiracién empirista, muestra una in-
eludible (quiza esperable) excepcidn: la problematica esfera de la religion. Apenas
iniciado su tratamiento, al comienzo de su historia moral de América (libros V,
VIy VII), Acosta abandona su pasion por la experiencia directa de la fascinante
realidad del nuevo continente para echar mano a herramientas cognitivas mucho
mas conservadoras. El titulo del primer capitulo en el libro quinto es tan sintético
como decidor: «Que la causa de la idolatria ha sido la soberbia y invidia del de-
monio»'. El germen idoldtrico y, por €I, de toda religién no judeocristiana, estaria
radicado en la recondita vida espiritual del antiguo enemigo: «Las causas porque el
demonio tanto ha esforzado la idolatria en toda infidelidad, que apenas se hallan
gentes que no sean idolatras, y los motivos para esto principalmente son dos. Uno
es el que esta tocado de su increible soberbia, la cual quien quisiere bien ponderar
considere que al mismo Hijo de Dios y Dios verdadero acometid, con decirle tan
desvergonzadamente que se postrase ante €, y le adorase <...>. Otra causa y moti-
vo de idolatria es el odio mortal y enemistad que tiene con los hombres»''.

En esta conviccion, Acosta seguia la poderosa autoridad de la tradicion. San
Agustin, San Isidoro de Sevilla y Santo Tomas de Aquino, entre otros, ensefiaban
que las idolatrias del mundo habian sido creadas directamente por los demonios
0, cuando menos, mediante su incitacion'?. Asi lo sostenian también algunas de
las autoridades demonoldgicas de la época. El polimata zaragoci Pedro Sdnchez
Ciruelo (1470-1548), por ejemplo, afirmaba hacia 1530, que «todas las supersti-
ciones y hechizerias vanas las hallé y ense6 el diablo a los hombres, y por ende
todos los que las aprenden y exercitan son dicipulos del diablo, apartados de la
doctrina y ley de Dios, que se ensefia en la Sancta Yglesia Cathdlica»'. De esta
etiologia procede la serie de imagenes que el jesuita asocia con el Demonio en su

8 Ibid. P. 326 (lib. 6, cap. 8).

¢ Ibid. P. 334 (lib.6, cap. 16).

' |bid. P. 243 (lib. 5, cap. 1).

" Ibid. P. 244 (lib. 5, cap. 1).

2 Véase, respectivamente, las obras de San Agustin (La Ciudad de Dios. Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid. 2009:
11, 10; 1I, 22-25), Isidoro de Sevilla (Etimologias: VIII 11, 4-11), y Tomas de Aquino (Suma de Teologia. Biblioteca de Autores
Cristianos. Madrid. 1990-2002: II-1l g. 94).

3 Ciruelo P. Reprovacioén de las supersticiones y hechizerias (1538). Salamanca. Diputacién de Salamanca. 2003. P. 63.

22 N6epoamepukaHnckue Tetpaam



P. MoHcanbBe

libro: como fabricante de idolos, el Demonio es inventor'*; como creador legitimo
de cultos idolatricos, autor'; y como profesor que ensefia los ritos a sus fieles sa-
tanicos, maestro's.

Para Acosta, en otras palabras, no era la creatividad de los pueblos indigenas,
ni el desarrollo autdnomo de sus creencias y practicas espirituales las que habian
producido su cultura religiosa, sino los conocidos vicios espirituales del Maligno y
sus inicuos trabajos. En consecuencia, si en materia del mundo natural las causas
para la novedad de América debian buscarse en la experiencia directa de ella, en
el campo de las nunca antes vistas religiones americanas, las causas podian encon-
trarse en las acostumbradas fuentes de sabiduria y sus sabidos razonamientos.

La mimesis diabélica

Del hecho de que la agencia demoniaca fuese el origen de las religiones ame-
rindias las pruebas saltaban a la vista. A diferencia de la mayor parte de la descrip-
cidn etnografica realizada hasta el siglo XVI, Acosta centrd su mirada no en las
diferencias (o ausencias) sino en las semejanzas [Hodgen, 1971]. Su atencidn se
detuvo, sobre todo, en las cercanias formales entre los ritos del Nuevo Mundo y el
Viejo. El principio tras la coherencia de estas era la llamada mimesis diabdlica, esto
es, la sistemadtica imitacion que el Demonio hace de Dios, Cristo, la Iglesia y sus
instituciones, pervirtiendo el contenido de lo imitado, mas no su forma. Entre los
estudiosos del tema, ha habido consenso en ligar la mimesis diabdlica a la idea del
simia Dei, la férmula latina empleada para describir al Demonio como el imitador
o mona de Dios [Jauregui, 2005: 288; Orsi, 2016: 33-34]. Quienes lo hacen, acep-
tan acriticamente la supuesta genealogia patristica de la expresion [Rudwin, 1931:
43, 120-129]. En realidad, los origenes exactos de ella son nebulosos y cuesta en-
contrarla explicitamente en dicha tradicion, al punto de no hallarsela en toda la
Patrologia Latina [Ossa-Richardson, 2013: 65-73]"". Con lo cual, y considerando
sobre todo que el padre Acosta no recurre a esta formula en ningun sitio, parece
razonable sostener que la expresion sinénima «mimesis diabolica» es mas apro-
piada o, cuando menos, mas clara.

En cualquier caso, la idea de que el Demonio fuese un imitador estaba tam-
bién arraigada en la tradicién. Definida por oposicion, la figura veterotestamenta-
ria de Satan —en hebreo, literalmente el adversario— fue asociada en algun punto

™ Acosta J. Op.cit. P. 244 (lib. 5, cap. 1).

' 1bid. P. 275 (lib. 5, cap. 18).

6 |bid. P. 242. Las ideas aqui asociadas a estas imagenes son las consignadas contemporaneamente en el Tesoro de la
lengua castellana, o espanola de Sebastian de Covarrubias (1539-1613) de 1611.

7 La cuestion en torno al origen de la expresion simia Dei ameritaria una investigacién completa. Casi no se halla un es-
tudio en que se la mencione que no cite la obra Apes and Apes Lore in the Middle Ages and the Renaissance de H.W. Janson.
Sin embargo, el propio autor [Janson, 1952: 19-20; 25-26 n.] concluye que el origen es «incierto» y que la frase en cuestion
no se fue acunada sino hasta la Alta Edad Media o aiin mas tarde.

Homep - 4 - 2025 23



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

incierto de la Antigiiedad Tardia a la del Lucero o Lucifer [Russell, 1995: 11], el
principe que habia aspirado a ser «<semejante al Altisimo». La ulterior y fundamen-
tal oposicion del Demonio a Cristo, definitoria de su rol al interior del dramatis
personae cristiano, encontrd en el remedo una expresion natural a lo largo de los
siglos. Al observar las religiones americanas, Acosta no pudo evitar constatar este
patron: que el hombre americano representase una otredad inaudita le era claro;
pero no tan claro como el hecho de que dicha otredad estuviese de algiin modo ya
contenida en su concepcion del mundo.

Para el jesuita, en efecto, resultaba incuestionable el hecho de que las practi-
cas religiosas amerindias habian sido modeladas a imagen de las correspondien-
tes practicas cristianas, salvo que diabdlicamente pervertidas y llenas de envidia.
Acosta escribe asi que «como el demonio ha tomado por su soberbia, bando y
competencia con Dios, lo que nuestro Dios con su sabiduria ordena para su culto
y honra, y para bien y salud del hombre, procura el demonio imitarlo y pervertir-
lo, para ser él honrado, y el hombre mas condenado»'®. A rengldn seguido, agrega
que, en efecto, tan extendido es el proceder de Satands en este respecto que «ape-
nas hay cosa instituida por Jesucristo nuestro Dios y Sefior en su Ley Evanggélica,
que en alguna manera no la haya el demonio sofisticado y pasado a su gentilidad,
como echara de ver quien advirtiere en lo que por ciertas relaciones tenemos sabi-
do de los ritos y ceremonias de los indios»".

La mimesis diabdlica ayuda a precisar los aspectos formales de la causalidad
demoniaca propuesta por el jesuita. Las diversas formas de agencia demoniaca
arriba sefialadas —inventor, autor, maestro, etc.— guardan también una relacion
mimético-especular con las realizaciones de la agencia de Dios, quien es descrito
como «hacedor de todo»”, «autor de toda la naturaleza»*, etc. En tanto que in-
ventor de toda idolatria y falso dios, por ejemplo, el Demonio imita y es doble del
Dios creador; en su rol de maestro de las practicas idolatricas, el Demonio imita y
es doble de Jesus, maestro de la cristiandad y fundador de su Iglesia, y asi sucesi-
vamente.

Es esta iglesia la que presenta con mayor claridad los efectos de la mimesis
diabolica. Martin de Castafiega, autor del primer tratado demonolégico en lengua
vernacula (Logrofo, 1529)*, ensefiaba explicitamente que dos eran «las iglesias
deste mundo: la una es catolica, la otra es diabodlica»?’. Para Acosta, América ve
trasplantada a sus tierras esta verdadera iglesia satdnica, donde cada elemento de
la fe cristiana, incluidas sus jerarquias humanas y sus ritos, ha desarrollado su per-
versa contracara amerindia.

'8 Acosta J. Historia... P. 263 (lib. 5, cap. 11).

¥ Ibid. P. 263 (lib. 5, cap. 1).

2 |bid. P.19 (lib. 1, cap. 1); passim.

2 bid. P. 99 (lib. 3, cap.1).

2 Antes del Tratado de Castafiega —Tratado muy sotil y bien fundado de las supersticiones y hechizerias y vanos, conju-
ros y abusiones, y otras cosas al caso tocantes y de la posibilidad y remedio dellas— hubo otros en lengua vernacula, pero
se trataba de traducciones de obras latinas o de obras que solo parcialmente tocaban la materia.

3 Castafiega M. Tratado de supersticiones y hechicerias. Buenos Aires. Universidad de Buenos Aires. 1997. P. 39.

24 N6epoamepukaHnckue Tetpaam



P. MoHcanbBe

De esta manera, Acosta Gp.y. - Hiltoric Moracl van VVeft-Indien.
reporta que «remedando el tgantich w gﬁunemm&“mﬁ'\%
demonio el uso de la Iglesia Eabnt :
de Dios, puso también su or-
den de sacerdotes menores, y
mayores y supremos, y unos
como acdlitos y otros como
levitas»**. Mas adelante agre-
ga: «En México tuvo también
el demonio su modo de mon-
jas»® y acto seguido explica el
sacerdote que se servia tam-
bién de abadesas y monas- — : e
terios: «Lo que mas admira Representacién del z’dolo azteca Huitzilopochtli,

de la envidia y competencia en una de las formas tradicionales de representar
de Satands, es que no sélo en al Demonio en Europa durante la Edad Media y temprana
bl

) ; P ) modernidad, con un segundo rostro en el pecho, barriga o
idolatrias y sacrificios, sino entrepierna. Grabado para la traduccion holandesa del libro
también en cierto modo de de Acosta «Historie naturael ende morael van de Westersche

ceremonias, haya remedado Indién», Amsterdam, 1634

nuestros sacramentos, que Je-

sucristo Nuestro Sefior instituyo y usa su santa Iglesia, especialmente el sacramen-
to de comunion, que es el mas alto y divino, pretendio en cierta forma imitar para
gran engafo de los infieles»**. Con estas palabras Acosta introduce una forma de
«comunion diabolica» que se llevaba a cabo en el Pert. En ella los fieles comian
unos bollos de harina empapados en sangre con los que se unian al Inca, para
luego retirarse prometiéndole fidelidad. ;Qué buen cristiano del siglo XVI podia
ignorar los paralelos con la recta comunion cristiana? ; Qué intelectual podia faltar
a su tarea de exponerlos?

Lo mismo ocurria con el sacramento de la confesion, en el que los indios con-
fesaban sus faltas a hombres y mujeres que actuaban como confesores, los que reci-
bian el nombre de Ichuri o Ichuiri, pero que Acosta no vacila en llamar «confesores
hechiceros» . La demonologia del siglo de Acosta llamaba a esta perversion de los
sacramentos cristianos execramentos®. Pero la mimesis diabolica no se detenia en
ellos. En las Américas, segtn el sacerdote, existia incluso una llamativa contrapar-
tida del central dogma trinitario: «Y cierto es de notar que en su modo, el demonio
haya también en la idolatria introducido trinidad, porque las tres estatuas del sol
se intitulaban Apointi, Churiinti e Intiquaoqui, que quiere decir el padre y sefior

% Acosta J. Op.cit. P. 268 (lib. 5, cap. 14).
% |bid. P. 270 (lib. 5, cap. 15).

% |bid. P. 286 (lib. 5, cap. 23).

7 1bid. P. 291 (lib. 5, cap. 25).

% Castafega M. Tratado... P. 47-51.

Homep - 4 - 2025

25



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

sol, el hijo sol, el hermano sol»*. El religioso refiere asimismo haber sido puesto en
conocimiento de la existencia de un adoratorio dedicado a Tangatanga, un idolo
del que, segun palabras del espafiol, «decian que en uno eran tres, y en tres uno»™.

El paroxismo en el desarrollo de su teoria de la imitacion diabolica lo consigue
Acosta al realizar un alcance lingiiistico en torno al nombre que recibia la mayor
jerarquia eclesiastica entre los aztecas. Escribe el espafol: «Y lo que mas me ha
admirado, hasta en el nombre parece que el diablo quiso usurpar el culto de Cristo
para si, porque a los supremos sacerdotes, y como si dijésemos sumos pontifices,
llamaban en su antigua lengua papas los mexicanos, como hoy dia consta por sus
historias y relaciones»’!.

Entre los tempranos historiadores de América, Acosta no fue el unico en se-
falar estas problematicas semejanzas, quiza ineludibles [Solodkow, 2010: 181].
Décadas antes, el franciscano fray Toribio de Benavente, Motolinia, habia reflexio-
nado ya en torno a ellas en sus Memoriales. Haciendo uso del tradicional lexicén
cristiano, el fraile describia de este modo las ceremonias amerindias que habia
presenciado en persona en la Nueva Espafa: «Allegando el dia de la fiesta antes
que amanegiese ayuntados los ministros de los templos y los sefiores y gran mu-
chedumbre de gente que aparegia ynumerable, el sumo pontifige con sus carde-
nales tenfan aparejada y atauiada la ymagen de Vigilopuchtli. Vestido de pontifical
aquel gran ministro del demonio, tomaua la ymagen e otros que yban delante con
su yngienso salian en progecion»**. Motolinia también dedicé un notable pasaje
de sus notas a explicar el mentado uso de la palabra «papa» en el contexto de la
religion mexica, y como sus compatriotas espafioles lo empleaban inapropiada-
mente para nombrar a algunas de las autoridades clericales locales. Al respecto,
Motolinia explicé que la palabra en cuestion sencillamente queria decir «pelo»,
y que, en el caso de los sacerdotes llamados tlenamacaque, el vocablo se referia al
modo caracteristico en que dichos religiosos llevan el cabello. Como Acosta, por
supuesto, tampoco Motolinia dejé escapar la conexion formal, argumentando que
el conjunto del clero americano, mas que sacerdotes, debian ser llamados «verdu-
gos crueles del demonio»®. Sin embargo, a diferencia de Acosta, el fraile serafico
no percibid en esta coincidencia fonica la expresion de una burla satanica, sino un
mero accidente.

Quienes abrevaron en el trabajo de campo de Motolinia entendieron estas
coincidencias de un modo similar. El dominico Bartolomé de las Casas, por ejem-
plo, que de manera explicita reconoce nutrirse del trabajo lingiiistico y etno-re-

2 Acosta J. Op.cit. P. 300 (lib. 5, cap. 28).

% bid. P. 300 (lib. 5, cap. 28).

3 Ibid. P. 268 (lib. 5, cap. 14).

32 Motolinia, Fray Toribio de Benavente. Memoriales (Libro de oro, MS JGI 31). México D.F. Colegio de México. 1996. P. 184
(cap. X).

3 |bid. P. 194 (cap. XIV).

26 N6epoamepukaHnckue Tetpaam



P. MoHcanbBe

ligioso desarrollado por los franciscanos en Nueva Espafla™, recoge las observa-
ciones de Motolinia en torno a la voz «papa» casi palabra por palabra®. Mas el
Obispo de Chiapa lleva las reflexiones de Motolinia atin mas lejos, al sostener que
serfa un gran error sobreinterpretar estas coincidencias lingiiisticas buscando un
parentesco racial, pues dichas coincidencias no son sino accidentes fortuitos; sos-
tener lo contrario implicaria, asi, un «siniestro adevinar»*. Sin entrar en mayores
disquisiciones filosdficas, como con el tiempo lo haria Acosta, Las Casas registrd
la potencial naturaleza confusa de esta coincidencia lingiiistica, recordando que
el primer Obispo de México habia instruido a los sacerdotes para usar la palabra
pontificem en lugar de papam durante los servicios en orden a evitar los malenten-
didos doctrinales entre los indios™”.

Aunque estos autores estuvieron al tanto de tan sorprendentes coincidencias,
solo Acosta se concentrd en teorizar su génesis. En dicha teorizacion, la légica de
la mimesis diabdlica fue la piedra angular.

La interpretacion tipoldgico-figural y la gran gentilidad del mundo

Un fendmeno complementario ocurre con la percepcion histérica de las ido-
latrias del Nuevo Mundo. Para Acosta, estas habian sido referidas e incluso anun-
ciadas en las Sagradas Escrituras. Asi lo plantea cuando escribe una concluyente
reflexion en torno a las diferencias entre las practicas de adoracion incas y aztecas:
«Finalmente, quien con atencion lo mirare, hallara que el modo que el demonio ha
tenido de engafiar a los indios, es el mismo con que engafd a los griegos y roma-
nos, y otros gentiles antiguos, haciéndoles entender, que estas criaturas insignes,
sol, luna, estrella, elementos, tenian propio poder y autoridad para hacer bien o
mal a los hombres, y habiéndolas Dios creado para servicio del hombre, €l se supo
tan mal regir y gobernar, que por una parte se quiso alzar con ser Dios, y por otra
dio en reconocer y sujetarse a las criaturas inferiores a él, adorando e invocando
estas obras, y dejando de adorar e invocar al Creador»*. Para el religioso, la forma
de proceder de los indios replica la de los antiguos paganos, quienes construyeron
idolos a dioses como Apolo y Minerva. Este fundamental ejercicio de identifica-
cion se funda, en parte, en la mimesis diabolica: las semejanzas formales entre
unas practicas y otras —las indias en el presente y las paganas en el pasado— dan
a Acosta la pista para este reconocimiento. Pero hay un segundo elemento, ya no
sincrénico sino diacrdnico, que actua bajo una légica distinta, aunque comple-
mentaria. Un ejemplo paradigmatico de ¢l se halla a vuelta de pagina, cuando el
historiador espaiiol, resumiendo libremente los versiculos de Job 31:26-28, escri-
be: «Este modo de adorar abriendo las manos y como besando, en alguna manera

3% Casas B. Op. cit. Vol. 2. P. 203 (lib. 3, cap. 175).
3 |bid. P.19-23 (lib. 3, cap. 138).

% |bid. P. 529-533 (lib. 3, cap. 241).

¥ Ibid. P.15 (lib.3, cap. 138).

3 Acosta J. Op.cit. P. 249 (lib. 5, cap. 4).

Homep - 4 - 2025

27



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

28

es semejante al que el santo Job abomina como proprio de id¢latras, diciendo: Si
besé mis manos con mi boca mirando al sol cuando resplandece, o a la luna cuando
estd clara, lo cual es muy grande maldad y negar al altisimo Dios»*. Este libre ejer-
cicio interpretativo elude cualquier eventual diferencia formal justificandola, en
ultimo término, mediante el factor Demonio, quien no solamente copia, sino tam-
bién tuerce®: «En la ley antigua ordené Dios el modo con que se habia de consa-
grar Aaron y los otros sacerdotes, y en la ley Evangélica también tenemos el santo
crisma y uncioén de que usamos cuando nos consagran sacerdotes de Cristo <...>.
Todo esto ha querido el demonio en su modo de remedar, pero como ¢l suele, in-
ventando cosas tan asquerosas y sucias que ellas mismas dicen cudl sea su autor»*'.

En efecto, Acosta reconoce los elementos nativos de cada idolatria con diligen-
cia. Pero estas diferencias son, para él, accidentales y no modifican la percepcion
dominante respecto de la continuidad que se constata entre el mundo antiguo y el
nuevo. El que cierta forma de idolatria entre los incas consistiera en la adoracion
de los elementos mediante formas rituales especificas y tomara el nombre nativo
de guaca®, no cambia el hecho esencial de que se trata de lugares de adoracion
del Demonio, esto es, de la archiconocida (y foranea) figura judeocristiana. Esta
forma de leer el devenir historico, caracteristica de la Historia de Acosta, debe ser
adscrita a la tradicion de exégesis tipologico-figural, cuyas raices se extienden has-
ta los lejanos dias del cristianismo primitivo.

Como practica interpretativa, la exégesis tipoldgico-figural arranca del pensa-
miento de San Pablo y de su urgente intencion de legitimar la idea de que Jesus de
Nazaret era, en efecto, el mesias esperado por el pueblo hebreo . La estrategia del
santo y los primeros cristianos consistié en demostrar que el nazareno en cuestion
habia sido anunciado en las paginas del Antiguo Testamento. La afirmacion era
de la mas alta trascendencia pues, si era cierta, aquel especifico judio de Galilea
no era un simple agitador mas de Palestina, cuyo nombre estaba destinado a ser
olvidado por la Historia, sino el verdadero mesias enviado por el Dios veterotesta-
mentario en cumplimiento de sus promesas de redencion.

Como mecanismo retorico, la literatura paulina se valio, entonces, de la voz
TOMOG (typos) para indicar una imagen, un personaje o un hecho que anunciaba la
ocurrencia de otro personaje y hecho, pero en el futuro. Un ejemplo de este esfuer-
zo lo encontramos en la «Carta a los romanos», donde San Pablo identifica a Addn,
personaje de la Biblia Hebrea, con el Jests del siglo primero. El judeo-romano
escribe (segiin Nacar-Colunga): «Pero la muerte reind desde Adan hasta Moisés,
aun sobre aquellos que no habian pecado como pecéd Adan, que es tipo del que ha-
bia de venir»; o, como significativamente traduce la version Reina-Valera, «que es

¥ Ibid. P. 250 (lib. 5, cap. 4).

4 Ibid. P. 279 (lib. 5, cap. 19).

4 Ibid. P.293-94 (lib. 5, cap. 26).

“ |bid. P. 245 (lib. 5, cap. 2).

# Para una exposicion mas detenida sobre la vision de San Pablo a este respecto, véase [Monsalve, 2008: 205-212].

N6epoamepukaHckue TeTpaau



P. MoHcanbBe

figura del que habia de venir»* (Para ambos casos,
por demds esta decir, el texto original griego em-
plea la voz tVmog). Adan, en otras palabras, era un
tipo de Jests, esto es, una figura o prefiguracion de
él, un anuncio. La Vulgata, sin embargo, no tradujo
el griego como «figura» sino como forma futuri, de
alguna manera explanando el concepto.

Considérese una segunda ilustracion, tomada
esta vez de la remembranza de San Pablo sobre el
viaje de los israelitas por el desierto bajo la guia de
Moisés, quien conducia a su grey ala Tierra Prome-
tida: «Pero de los mas de ellos no se agradé Dios;
por lo cual quedaron postrados en el desierto. Mas
estas cosas sucedieron como ejemplos para noso- _
tros, para que no codiciemos cosas malas, como E/ASEOCSEIRT TN
ellos codiciaron. Ni sedis iddlatras, como algunos La creacién de Addn, segiin
de ellos <...>. Ni tentemos al Sefior, como tam- ¢l mosaico normando de la Capilla
bién algunos de ellos le tentaron, y perecieron por II;“.Z““”“ de Palermo (siglo XII).

a . ios padre y su creacién, Addn,
las serpientes <...>. Y estas cosas les acontecieron ,, representados con la apariencia
como ejemplo, y estan escritas para amonestarnos tradicional de Jestls.

a nosotros, a quienes han alcanzado los fines de los

siglos»®. El pasaje traduce tanto tomot (typoi) como tumik®d¢ (typikos) como ejern-
plo, es decir, como una imagen en el pasado del Viejo Testamento de la cual los
hombres de un futuro cristiano podian estar advertidos y aprender.

La subsiguiente tradicion patristica que escribid en latin echd mano (como la
Vulgata) a la voz figura para expresar el mismo tipo de razonamiento. La practica
aparecio por vez primera en la obra de Tertuliano (ca. 160 - ca. 220). El Padre de la
Iglesia, cuyos escritos confrontaban las herejias doctrinales de su época, también
vio en el Viejo Testamento una serie de figuras o tipos refiriéndose anticipada-
mente a Jesus, el bautismo o la iglesia. Una iluminadora ejemplificacion de esta
interpretacion figural la encontramos en su tratado Acerca del alma, en el cual
Tertuliano compara el suefio de Adan en el Jardin del Edén, la remocion de su
costilla y el nacimiento de Eva con la correspondiente muerte de Jesus en la cruz,
la herida de lanza propinada por Longino, y el nacimiento a partir de ella de la
Iglesia cristiana, su esposa: «Pues si Adan era figura de Cristo, el suefio de Adan era
la muerte de Cristo, quien dormia en la muerte, para que desde la herida infligida

" CREAVIT DSOMINEM
\  ATIMRGINEM SVAL

4 Rom. 5: 14. En ambos casos, mis cursivas.

La Santa Biblia. Antiguo y Nuevo Testamento. Antigua version de Casiodoro de Reina (1569), revisada por Cipriano de
Valera (1602). Otras revisiones: 1862, 1909 y 1960. Nueva York. Sociedad Biblica Americana. 1165 p.

41 Cor. 10: 5-11. El destacado es mio en ambos casos. La versidn en esta ocasion es moderna (La Santa Biblia, 1960) para
esclarecer el sentido de voces espafiolas como tipo y figura que no necesariamente comportan en la actualidad la idea de
ejemplaridad.

Homep -« 4 - 2025 29



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

30

en su costado fuese figurada la Iglesia, la verdadera madre de los vivos»*. En este
fragmento, las voces figura y figurada corresponden a figuram y figuraretur del
texto latino de Tertuliano, aunque todo el pasaje encarna esta manera de pensar de
un modo ejemplar.

«La interpretacion figural», explicaba Erich Auerbach a mediados del siglo
XX, «establece entre dos hechos o dos personas una conexion en la que uno de
ellos no se reduce a ser ¢l mismo, sino que ademas equivale al otro, mientras que
el otro incluye al uno y lo consuma» [Auerbach, 1998: 99]. Este mecanismo inter-
pretativo «se impone el cometido de esclarecer la identidad de las personas y los
acontecimientos del Antiguo Testamento en cuanto figuras o profecias reales de la
Historia sagrada del Nuevo Testamento» [Auerbach, 1998: 70]. Auerbach, pionero
en este campo [Crisafi, 2022: 35-36], bautizé esta forma de leer con el nombre de
interpretacion figural por el extendido uso que entre los escritores que siguieron a
Tertuliano tuvo el término latino figura como traslacion del griego Tomog. Pero lo
cierto —y el punto quiza fundamental de mi argumento en el presente articulo—
es que la identificacién de un tipo en el Viejo Testamento con alguna realidad del
Nuevo fue también una concepcioén del mundo mas amplia, una Weltanschauung
que asumia la continuidad existente entre un conjunto de textos, personajes y
eventos y un nuevo conjunto de textos, personajes y eventos que heredaba la legi-
timidad del anterior.

Auerbach enfatiza el hecho de que estas figuras no eran consideradas simbolos
ni alegorias por los antiguos judios y judeocristianos. Cuando el fildlogo aleman
escribe «profecias reales de la Historia sagrada», lo que pretende es destacar su
irrenunciable raigambre historica. «La profecia figural», escribe, «implica la inter-
pretacion de un proceso universal y terrenal por medio de otro; el primer proceso
significa el segundo, y éste consuma aquél. Ambos contintian siendo sucesos acon-
tecidos en el interior de la historia; pero en esta concepcion los dos suponen algo
provisional e incompleto, se refieren mutuamente el uno al otro y sefialan hacia un
futuro inminente que sera el acontecimiento pleno, real y definitivo. Esto no sélo
resulta valido para el Antiguo Testamento, que anuncia la Encarnacién y proclama
el Evangelio, sino también para éstos, pues en ellos no tiene lugar la consuma-
cidn ultima, sino la promesa del fin de los tiempos y del verdadero reino de Dios»
[Auerbach, 1998: 106]. He aqui la diferencia principal entre la figura auerbachiana
y la alegoria a-historica [Landauer, 1988: 90]. En el ejemplo citado arriba, Addn
no era considerado ni por San Pablo ni por Tertuliano un personaje de ficcién que
simbolizaba un concepto o una posibilidad abstracta: se trataba de una persona
real e historica, cuya existencia anunciaba la existencia de otra persona igualmente
real e histdrica en el futuro, a saber, Jesus de Nazaret.

4 Migne J.P. (ed.) Patrologiae cursus completus. T. Il. Tertuliano. De anima. Paris. Garnier Freres. 1878. P. 767. URL: http://
www.documentacatholicaomnia.eu/20vs/104_migne_pl/1815-1875,_Migne,_Patrologia_Latina_002_(AD_1878)_Divini-
ty_School_Philadelphia,_MLT.pdf (accessed: 15.06.2025). Mi traduccién y énfasis. El texto original dice: «Si enim Adam de
Christo figuram dabat, somnus Adae mors erat Christi dormituri in mortem, ut de injuria perinde lateris ejus vera mater
viventium figuraretur Ecclesia».

N6epoamepukaHckue TeTpaau



P. MoHcanbBe

Este mecanismo de identificacion es el que se encuentra desplegado en la obra
de Acosta, toda vez que el jesuita hace de un fenémeno de la historia antigua (sa-
grada o no) una forma futuri de las practicas religiosas amerindias. Si un ritual,
digamos, incaico consistia en comer una forma de pan untada en sangre, se debia
a que el Demonio lo habia instaurado de esa manera para remedar la eucaristia
cristiana. Si, por otra parte, un ritual azteca coincidia de algun modo, por mas
vago que fuera, con algun ritual pagano denunciado por las Sagradas Escrituras
de la tradicion judeocristiana, entonces dicho ritual amerindio cumplia su figural
anuncio biblico.

Por supuesto, era esperable que las manifestaciones idolatricas americanas no
coincidieran de forma perfecta con las resefiadas en las Sagradas Escrituras o las
del pagano mundo clasico; después de todo, la mimesis diabdlica consiste, precisa-
mente, en deformar lo conocido, no en repetirlo. Pero en esto radica lo que algunos
ven como el problematico poder de la interpretacion figural [Porter, 2017: 90-91],
a saber, en el hecho de que contempla por naturaleza una cierta laxitud con la que
se lleva a cabo su juego de identificaciones: «La relacién de reciprocidad entre
ambos acontecimientos se deja reconocer por su coincidencia o semejanza.... Con
frecuencia es suficiente que aparezcan vagas semejanzas en la estructura del acon-
tecimiento o en sus circunstancias concomitantes para que se pueda reconocer la
figura; se requeria una determinada voluntad interpretativa para dar con ella en
cada caso» [Auerbach, 1998: 69]. Es bajo el signo de este instrumento cognitivo
que debe leerse el esfuerzo de Acosta por encontrar y destacar estas significativas
conexiones entre las esferas espirituales del Viejo y Nuevo Mundo. Digo esfuerzo
aqui porque el impulso, la voluntad de interpretar tipologico-figuralmente los fe-
ndmenos morales de los pueblos de América constituye una constante de la Histo-
ria natural y moral de las Indias; no se trata tan solo de una serie de coincidencias o
de un rasgo superficial: se trata de un caracteristica sistematica de su pensamiento.

«Alguna semejanza tiene —escribe Acosta sobre las doncellas que en Méxi-
co vivian dedicadas al culto de idolos— lo de estas doncellas, y mas lo de las del
Pirt con las virgenes vestales de Roma, que refieren los historiadores, para que se
entienda cdmo el demonio ha tenido cudicia de ser servido de gente que guarda
limpieza, no porque a ¢l le agrade la limpieza, pues es de suyo espiritu inmundo,
sino por quitar al sumo Dios en el modo que puede, esta gloria de servirse de in-
tegridad y limpieza»*’. El vinculo es, una vez mas, la participacion del Demonio,
quien, mediante su practica mimeética, salva la distancia temporal entre un mundo
y el otro. Esta amalgama hermenéutica es la que le permite a Acosta ver en «los
rigores y penitencias extrafias que esta miserable gente [del Nuevo Mundo] hacia
por persuasion del demonio» los usos de «los falsos profetas de Baal»*; es por ella
que nada en las religiones amerindias le parece verdaderamente novedoso, pues

4 Acosta J. Op.cit. P. 271 (lib. 5, cap. 15).
* |bid. P. 273 (lib. 5, cap. 17).

Homep - 4 - 2025

31



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

32

«de semejantes bajezas y burlerias estan llenas las memorias de la gentilidad»*,
una gentilidad diabolica por definicidn, ya que en ella «todos sus dioses son demo-
nios», segtin se lo habia ensefiado tempranamente la Escritura®.

Conclusiones: El efecto de las continuidades

Lo que Acosta consiguio crear por medio de este procedimiento interpretativo
fue, en definitiva, una gran comunidad de infieles que se extendia sin limitacio-
nes formales o temporales, mucho menos étnicas. Cuando el historiador jesui-
ta escribia que «[lJos encantadores de Egipto, ensefiados de su maestro Satands»
competian con Moisés y Aaron en taumaturgia®'; o que con el sangrado de orejas
y genitales de los recién nacidos, los mexicanos «en alguna manera remedaban la
circuncision de los judios»**; o que «la ciega gentilidad de griegos y romanos»
habia venerado dioses tal como los barbaros de Cholula; o que existia un «uso de
confesion extrafio que el demonio introdujo en el Japén» comparable con la del
Pert* y aun con la de los mo- _ ,
ros>, el esfuerzo de Acosta Het 7. Gyirrel. Van de Priclters ende d'ampten diefe bed
estaba centrado en unificar ' =T
la masa diversa de practi-
cas religiosas ajenas, unien-
do tiempos y pueblos en una
gran y unica gentilidad de
inspiracion diabdlica. Acosta
respondia asi a las turbulen-
tas circunstancias culturales
y politicas de su tiempo. No
solo, por cierto, a las deriva-
das del Descubrimiento y las
de la expansion territorial del
imperio. No debe perderse de

vista que, ora en Ameérica, ora 2
en Espana, el intelectual me- Sacerdotes diabdlicos del templo de Huitzilopochtli,

: Ly : en México, para la «Historie naturael ende morael van de
dinense escribia ba]o el fuego Westersche fndién» (Amsterdam, 1634) de Acosta (libro 5,
de una guerra declarada. Toda cap. 14). El grabado, sin embargo, habia aparecido ya en la
una hueste de enemigos ase-  obra de Willem Lodewijcksz «Historie van Indien» (Amster-
diaba a la sociedad cristiana  dam. 1598), como una representacion del templo chino en

ra destruirl [C hn. 1975 Bantam, la cual también incluia al avatar del demonio
para destruiria [Lohn, ‘ judeocristiano.

# Ibid. P. 250 (lib. 5, cap. 5).

% Al menos en la version de la Vulgata: «Quoniam omnes dii dentium daemonia», Ps. 95: 5.
' Acosta J. Op.cit. P. 263 (lib. 5, cap. 11).

52 |bid. P. 297 (lib. 5, cap. 27).

53 |bid. P. 260 (lib. 5, cap. 9).

# Ibid. P. 292 (lib. 5, cap. 25).

5 Ibid. P. 291 (lib. 5, cap. 25).

N6epoamepukaHckue TeTpaau



P. MoHcanbBe

17-18]: a las drdenes del Demonio, brujas, hechiceros, adivinos, moros y judios,
quienes formaban secretamente dicha hueste, buscaban su ruina. No se trataba de
una amenaza hipotética o solo espiritual, sino del todo real, material e inmediata,
y librada a diario. En este frente, nada cambiaba con la expansion del imperio, sal-
vo que, ahora, nuevos pueblos llegaban desde todos los rincones del planeta para
sumarse al asedio.

El modelo exegético descrito arriba, compuesto por las antiguas formas de
la mimesis diabolica y los flexibles recursos de la interpretacién figural, dieron
a Acosta las herramientas no solo para exponer dicho asedio, sino también para
mantener intacta la coherencia del universo, cuestionada por un mundo cada vez
mas amplio y completo. No se tratd, en lo principal, de un esfuerzo por suprimir
o reprimir, sino de una compleja respuesta a una realidad cultural que escapaba al
paradigma cientifico-teoldgico de su siglo.

Del Nuevo Mundo americano Acosta escribié que ya no era nuevo sino vie-
jo*, una observacion tan sutil y sencilla como ajustada a la realidad. No obstante,
la ingeniosa formulacion de esta toma de consciencia, moderna en muchos senti-
dos, puede describirse sin violentarsela en exceso como una meticulosa y abierta
asimilacion. Ciertamente el trabajo cientifico y escritural del religioso fue exitoso
y concienzudo, hijo de un rigor que dio al mundo no solo una brillante obra pilar
de la historiografia indiana y dechado de buen estilo, sino también los asomos
de teorizaciones cientificas con el tiempo celebradas como correctas y pioneras™.
Esta rica asimilacién del ofro americano, esto es, esta imposicion epistemologica
de la propia imagen sobre el nuevo otro [Todorov, 2007: 195] fue en Acosta parcial
y compleja. No alcanzo toda dimension del mundo americano, ni estuvo toda ella
privada de explicita y genuina admiracidn. Y, en consecuencia, no todo el Nuevo
Mundo fue asimilado del mismo modo o a través de los mismos mecanismos y
estrategias; de algun modo, no todo el Nuevo Mundo fue nuevo, y solo una parte
fue a sus ojos verdaderamente vieja.

Con todo, la representacion que el sacerdote jesuita hace del Demonio en la
seccion moral de su Historia permite leer sus palabras de admiracion y ciencia a
través de un lente distinto. Y es que, si en efecto el Nuevo Orbe fue siempre viejo,
lo fue en la conciencia del historiador no por mostrar una cultura antigua o adulta,
sino porque la dinamica con la cual se desarrollaron las costumbres y creencias de
sus pueblos fue conocida por los europeos mucho antes que comenzara la investi-
gacion y experiencia directa de las mismas.

El hecho fundamental que pareciera acusar el estudio del rol desempenado
por el Demonio en la Historia natural y moral de las Indias consiste en la imposibi-
lidad de su autor para reconocer la evolucién autdnoma de las culturas indigenas

% |bid. P.14.
* Aludo, evidentemente, a las especulaciones del espanol (Ibid. P. 60-65 /lib. 1, cap. 20-21/) acerca del poblamiento ame-
ricano, una teorizacién que se adelantaria en siglos a la formulacion de la teoria del paso de Bering.

Homep - 4 - 2025

33



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

de América. La fatalidad y persistencia con la cual el historiador José de Acosta
ve al Demonio en las practicas religiosas amerindias cancela la posibilidad de una
evolucion espiritual autdctona. Los recursos discursivos por medio de los cuales
intenta explicar el mundo moral americano, sean éstos la imposicion de la causali-
dad demoniaca (mediante la mimesis diabdlica) o las identificaciones diacrdnicas
permitidas por la interpretacion figural, enmascaran lo que las culturas amerin-
dias en cuestion tuvieron de original o propio. Mediante estos procedimientos,
Acosta logrd limar el excedente cultural que el encuentro con lo completamente
novedoso debio suponer.

Tanto fue el peso de esta comprension, fundada en la necesidad de ordenar el
mundo externo, que Acosta no se contento con decir que los dioses amerindios no
les eran propios, sino prestados de un mundo espiritual superior: Acosta también
sintié necesario apuntar que los indios no entendian el mundo religioso que ha-
bian creado, y que Acosta y los suyos, de hecho, podian entenderlo mejor, al punto
de poder ensefiarselos®. Y asi escribid, por ejemplo, que «el nombre que le daban
los cholulanos a su dios, era a propdsito, aunque ellos no lo entendian. Llamabanle
Quetzaalcoatl, que es culebra de pluma rica, que tal es el demonio de la codicia»®.

Fundado en la autoridad de la verdad iluminada, Acosta bautiz6 lo nuevo y
ajeno en un intento, paradojalmente, por comprender la cultura amerindia, segin
él mismo se lo proponia, a partir de sus propios principios y su propia historia —
iuxta propria principia®. Los procedimientos exegéticos a los que Acosta recurri6
revelan que, en la imposicion de las continuidades formales, temporales y étnicas
que despliega su Historia, el historiador se retrata como falto del perspectivismo
histérico propio del pensamiento humanista de la época y la tradicion historio-
grafica moderna [Burke, 1969] inaugurada con €l. Si la matriz de nuestra com-
prension moderna de la historia se sustenta en la valoracion de la evidencia, la
causalidad histdrica y la capacidad de percibir la discontinuidad de la era moderna
respecto del pasado clasico, entonces el pensamiento de Acosta aparece envuelto
por un aura pre-moderna, en tension tanto con su propia capacidad y actitud cri-
tica, como con los propoésitos y métodos declarados de su Historia.

La representacion de la figura del Demonio en la obra de Acosta expone con
toda claridad esta tension, ofreciendo, al mismo tiempo, una idea de la importancia
de considerarla en una comprension cabal de su texto. En dicha comprension, la
concepcion figural del devenir historico debiera ocupar un lugar de prominencia.

Bibliografia / References

Auerbach E. (1998) Figura [Figure], Madrid, Trotta, 148 p. (In Spanish)
Burke P. (1969) The Renaissance Sense of the Past, New York, St. Martin’s Press, 154 p.

%8 |bid. P. 252 (lib. 5, cap. 7).
* Ibid. P. 260 (lib. 5, cap. 9).
% Ibid. P. 421 (lib. 7, cap. 28).

34 N6epoamepukaHnckue Tetpaam



P. MoHcanbBe

Clark S. (2004) Brujerfa e imaginacion histérica. Nuevas interpretaciones de la demon-
ologia en la Edad Moderna [Witchcraft and Historical Imagination. New Interpretations of
Demonology in the Modern Age], in J.S. Amelang, M. Tausiet Carlés (eds.) El Diablo en la
Edad Moderna, Madrid, Marcial Pons, Ediciones de Historia, pp. 21-44. (In Spanish)

Cohn N. (1975) Europe’s Inner Demons. An Enquiry Inspired by the Great Witch-Hunt,
London, Sussex University Press, 302 p.

Crisafl N. (2022) Dante’s Masterplot and Alternative Narratives in the Commedia. New
York, Oxford University Press, 194 p.

Henningsen G. (2010). El abogado de las brujas. Brujeria vasca e Inquisicion espariola
[The Withches' Advocate. Basque Witchcraft and the Spanish Inquisition], Madrid, Alianza
Editorial, 535 p. (In Spanish)

Hodgen M. (1971) Early Anthropology in the Sixteenth and Seventeenth Centuries, Phila-
delphia, University of Pennsylvania Press, 526 p.

Janson H.W. (1952) Apes and Apes Lore in the Middle Ages and the Renaissance, London,
The Warburg Institute, University of London, 384 p.

Jauregui C.A. (2005) Canibalia: Canibalismo, calibanismo, antropofagia cultural y consumo
en América Latina [Canibalia: Canibalism, Calibanism, Cultural Anthropology and Consump-
tion in Latin America], La Habana, Fondo Editorial Casa de las Américas, 977 p. (In Spanish)

Keitt A. (2013) The devil in the Old World: anti-superstition literature, medical human-
ism and preternatural philosophy in early modern Spain, in E Cervantes, A. Redden (eds.)
Angels, demons and the new world, Cambridge, Cambridge University Press, pp. 15-39.

Landauer C. (1988) ‘Mimesis’ and Erich Auerbach’s Self-Mythologizing, German Studies
Review, vol. 11, no. 1, pp. 83-96. DOL: https://doi.org/10.2307/1430835

Levack B.P. (2006) The Witch-Hunt in Early Modern Europe, New York, London, Long-
man, 344 p.

Levack B.P. (ed.) (2013) The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Modern Europe and
Colonial America, Oxford, Oxford University Press, 630 p.

Lépez Meraz O.F (2008) Demonologia en la Nueva Espafia: Fray Jerénimo de Mendieta
y el Demonio [Demonology in New Spain: Fray Jeronimo de Mendieta and the Devil], Revista
Complutense de Historia de América, no. 34, pp. 131-155. (In Spanish)

Mackay C.S. (2009) The Hammer of the Witches. A Complete Translation of the Malleus
Maleficarum, Cambridge, Cambridge University Press, 657 p.

Monsalve R. (2008) Origen y evolucién de la interpretacion tipoldgico-figural [Or-
igin and Evolution of the Typological-Figural Interpretation], Byzantion Nea Hellds, no. 27,
pp- 203-222. (In Spanish)

Orsi R. (2016) History and Presence, Cambridge and London, The Belknap Press of Har-
vard University Press, 367 p.

Ossa-Richardson A. (2013) The Devils Tabernacle: The Pagan Oracles in Early Modern
Thought, Princeton and Oxford, Oxford University Press, 342 p.

Porter J. (2017) Disfigurations: Erich Auerbach’s Theory of Figura, Critical Inquiry, no. 44,
pp- 80-113. DOI: 10.1086/694124

Rudwin M. (1931) The Devil in Legend and Literature, Chicago and London, The Open
Court Publishing Company, 354 p.

Russell J.B. (1995) Lucifer: El diablo en la Edad Media [Lucifer: The Devil in the Middle
Ages], Barcelona, Ediciones Laertes, 408 p. (In Spanish)

Homep - 4 - 2025

35



M6epoamepuka: OnbIT NpoLunoro n Hactoswee. Mictopus. Kynbtypa. UckycctBo

36

Sanchez S. (2002) Demonologia en Indias. Idolatria y mimesis diabdlica en la obra de José
de Acosta [Demonology in the Indies. Idolatry and Diabolic Mimesis in the Work of Joseph of
Acosta], Revista Complutense de Historia de América, vol. 28, pp. 9-34. (In Spanish)

Solodkow D.M. (2010) América como traslado del infierno: evangelizacion, etnografia y
paranoia satanica en Nueva Espafia [America as Translation of Hell: Evangelization, Ethnogra-
phy, and Satanic Paranoia in New Spain], Cuadernos de Literatura, vol. 14, no. 28, pp. 172-195.
(In Spanish)

Todorov T. (2007) La conquista de América: el problema del otro [ The Conquest of Ameri-
ca: The Question of the Other], Mexico D.E, Siglo XXI editores, 278 p. (In Spanish)

N6epoamepukaHckue TeTpaau



	003_МонсальвеР

